
Ian Buruma/Avishai Margalit: 

„Okzidentalismus. Der Westen in den 

Augen seiner Feinde“ 

Seit dem 11. September haben die Interpreten der Weltlage den Frontverlauf im „Krieg der 

Kulturen“ auf den einfachen Slogan vom Kampf des „islamischen Terrorismus“ gegen die 

„westliche Zivilisation“ gebracht. Solch manichäische Weltbilder zeichnen sich dadurch aus, 

dass sie die Konstellationen, die sie zu beschreiben vorgeben, eher verhüllen. Wo ist in 

diesem Dualismus der Platz jener Foltersoldaten, die im Irak recht eigenwillige Vorstellungen 

von Zivilisation praktizierten, und wo lässt sich die Weltmacht einordnen, die Gefangene bei 

befreundeten Diktaturen parkt, um sie dort foltern zu lassen? Es ist offensichtlich, dass solche 

Verstöße gegen alle Regeln der Zivilisation den Hass auf den Westen befördern und den 

Fundamentalisten im Nahen und Mittleren Osten Agitationsmaterial liefern, mit dem sich 

neue Gotteskrieger formen lassen. Auch jenseits solch aktueller Konstellationen lässt sich 

zeigen, dass der „islamische Terrorismus“ auch von ideologischen Versatzstücken gespeist 

wird, die ihre Wurzeln in der „westlichen Zivilisation“ haben. Das jedenfalls versuchen der 

am Londoner Bard College lehrende Asien-Experte Ian Buruma und der israelische 

Philosoph Avishai Margalit nachzuweisen. „Okzidentalismus – Der Westen in den Augen 

seiner Feinde“ ist deren bei Hanser erschienene Studie überschrieben, die Ihnen jetzt Klaus 

Kreimeier vorstellt. 

Von Klaus Kreimeier | 21.03.2005 

 

„Kein Okzidentalist, nicht einmal der fanatischste heilige Krieger, kann sich jemals 

vollständig vom Okzident befreien.“ So formulieren Ian Buruma und Avishai Margalit gegen 

Ende ihres Buches eine ihrer Kernthesen. Spätestens hier, auf Seite 145 des schmalen 

Bandes, hat der Leser die ungewöhnliche, für den gängigen Sprachgebrauch nicht gerade 

praktische Terminologie der Autoren verinnerlicht: Ein „Okzidentalist“ ist nicht etwa ein 

Anhänger des Westens und westlicher Ideen, sondern ihr schlimmster Feind. Buruma und 

Margalit wollen die Ursachen, aber auch die zahlreichen historischen und aktuellen Spuren 

okzidentalistischen, also anti-westlichen Denkens dingfest machen und durchstreifen zu 

diesem Zweck in einem gelegentlich etwas waghalsigen Zickzack-Kurs die 

unterschiedlichsten Kulturen der seit dem Kolonialismus durcheinander geratenen Welt. 

 

Buruma und Margalit bewegen sich also auf jenem verminten Feld, das Samuel Huntington 

mit seiner These vom „Kampf der Kulturen“ lautstark und etwas marktschreierisch zum 

globalen Schlachtfeld der Gegenwart und der nahen Zukunft ausgerufen hat. Sie gehen 

jedoch, trotz fehlender Systematik, behutsamer und weniger manichäistisch vor: Das 

manichäische Denken, das die Welt in Gut und Böse einteilt, ist ihnen ja gerade ein Dorn im 

Auge, weil ein Kernelement der anti-westlichen Affektstruktur. Solche Vereinfachungen 

sehen die Autoren auch in westlichen Gegenbildern des Okzidentalismus am Werk: etwa in 

der Neigung heutiger westlicher Kriegsherren, ihre Feldzüge gegen eine imaginierte „Achse 

des Bösen“ mit christlich-fundamentalistischer Rhetorik zu legitimieren. Solcher 

„Orientalismus“, wie ihn Buruma und Margalit konsequenterweise nennen, sei genau so 

reduktionistisch wie der Okzidentalismus der Taliban oder der Roten Khmer. 

 

Der Okzidentalismus, so erfahren wir aus diesem Buch, nährt Feindbilder, die sich seit dem 



19. Jahrhundert bis heute im Wesentlichen unverändert im Repertoire der anti-westlichen, 

aber auch antikapitalistischen Agitation gehalten haben. Es ist die vom Soziologen Max 

Weber beschriebene „Entzauberung der Welt“, an der große Teile der nicht-westlichen Welt 

leiden. Die unaufhaltsame Modernisierung hat diejenigen, die nicht von ihr profitiert haben, 

in Armut gestoßen und einem Weltbild feindseliger, quasi-magischer Zwangsvorstellungen 

überlassen. 

 

Einleitend konstruieren die Autoren eine historische Linie, die mit der Gegenreformation und 

der Gegenaufklärung in Europa beginnt und über Faschismus und Nationalsozialismus bis 

zum Antikapitalismus der Gegenwart, bis zu den Globalisierungsgegnern und zum religiösen 

Extremismus terroristischer Gruppen führt. Das sieht nach gezielter Provokation und einem 

bedenkenlos zusammen gerührten Eintopf aus, in den nur eine gewissenhafte historisch-

kritische Untersuchung Klarheit bringen könnte. Gerade diese akribische Methode wollen 

Buruma und Margalit jedoch nicht verfolgen: Es geht ihnen, so wörtlich, um „spezifische 

Strömungen des Okzidentalismus, die sich bei diesem Phänomen immer und überall finden 

lassen“.  

 

Als Ergebnis ist ein Essay entstanden, der sich der Motivforschung widmet, dabei Bekanntes 

und weniger Bekanntes durcheinander schüttelt und gelegentlich wie ein ausgekippter 

Zettelkasten wirkt. Auch die möglicherweise beabsichtigte und vom Verlag annoncierte 

Provokation bleibt letztlich aus. Buruma und Margalit sind zu klug, um alle scheinbar 

ähnlichen Affekte und Antriebskräfte der Okzidentalisten über einen Kamm zu scheren. Der 

Charme des Büchleins besteht vielmehr darin, dass es sehr überzeugend darlegt, wie sehr der 

Westen selbst schon immer in die Produktion anti-westlicher Geisteshaltungen involviert war 

und bis heute ist – und dass europäisches Denken stets auch an seiner Dekonstruktion, wo 

nicht gar an seiner Selbstabschaffung gearbeitet hat. Hier hätte sich die Chance geboten, 

gegen alle okzidentalistischen Anfeindungen die herausragende und wirklich singuläre 

Tugend der westlich-kapitalistisch-demokratischen Kultur herauszuarbeiten: ihre Fähigkeit, 

sich immer wieder selbst in Frage zu stellen, ihre Alternativen zu reflektieren und die 

Dialektik ihrer Entwicklung zu einer methodischen Qualität ihrer Denkweise zu machen. 

Diese Chance nutzen die Autoren leider nicht. Stattdessen stellen sie die diversen anti-

rationalen, romantischen, sozialutopischen, demokratie- und zivilisationsfeindlichen, 

kapitalismuskritischen Strömungen des Westens als sektiererische Abweichungen, vor allem 

aber als Stichwortgeber für den fundamentalistischen Okzidentalismus vor. 

 

Das ist eine verkürzte Sicht, auch wenn man aus den Informationen, die Buruma/Margalits 

Zettelkasten bietet, eine Menge lernen kann. Die japanischen Intellektuellen z.B., die 1942 in 

Kyoto zusammenkamen, um Hollywoodfilme, Tanzlokale, Massenmedien, Autos und 

Miniröcke als materialistisch und unjapanisch anzuprangern, befanden sich im Einklang mit 

einer konservativen Strömung in Europa, die im Gefolge Oswald Spenglers den „Untergang 

des Abendlandes“ heraufziehen sah. Gleichzeitig waren zahlreiche arabische Intellektuelle 

von pangermanischen Idealen inspiriert, lasen sie deutsche Nationalisten der 1920er und 30er 

Jahre und transponierten deren antidemokratische Konzepte auf das eigene Land. Die 

Polemik des Sozialwissenschaftlers Werner Sombart gegen die „Händlerideale“ der 

französischen Revolution und gegen den bourgeoisen „Komfortismus“ des Westens hat 

arabischen, japanischen, chinesischen Wortführern Argumentationshilfe geleistet, die in ihren 

Ländern gegen die „Verwestlichung“ kämpften.  

 

Ernst Jüngers Buch „Über die Linie“, das den Rausch und den Opfermut des Heldentodes 

feiert, beeinflusste muslimische Kreise und wurde in den 60er Jahren von einem iranischen 



Gelehrten übersetzt. Der „organische“, naturhafte Volksbegriff Herders und der politische 

Prophetismus der deutschen Hochromantik haben die reaktionärsten Kräfte der 

panslawischen Bewegung im zaristischen Russland beflügelt. Schließlich: Islamische 

Glaubensideologen haben die Kritik am kapitalistischen Warenfetischismus von Karl Marx 

erfolgreich für ihre Propaganda gegen die westliche Logik des freien Marktes ausgebeutet; 

der Marxismus insgesamt taugte auch zur Antriebskraft für destruktive, zutiefst 

menschenfeindliche Massenbewegungen wie die der Roten Khmer unter Pol Pot oder die 

maoistische „Kulturrevolution“ in der Volksrepublik China. – Es kann also kein Zweifel 

daran bestehen, dass „der Westen“ mit seiner eigenen komplexen Ideenwelt viele 

Feindschaften inspiriert, feindselige Ideologen gefüttert und argumentativ ausgestattet hat.  

 

Am Ende blicken die Autoren auf ein Schlachtfeld, auf dem nicht nur die Waffen, sondern 

auch fanatisch verfochtene Ideen Unheil angerichtet haben: „Die Europäer“, so schreiben sie, 

„rechtfertigten ihre imperialistischen Eroberungen mit dem Hinweis auf Fortschritt und 

Aufklärung. Mit den gleichen Argumenten ermordeten asiatische Tyrannen Millionen von 

Menschen. Die Reaktionen auf diese rationalistischen Träume östlicher Tyrannen und 

westlicher Imperien waren genauso blutig.“ Und ganz am Ende ein guter Rat: Der Westen 

solle vom Kreuzzugsdenken Abschied nehmen; er befinde sich nicht im Krieg mit dem Islam. 

Wer die Errungenschaften des Okzidents erhalten wolle, dürfe nicht Gewalt mit Gewalt 

beantworten, den Feinden der Toleranz nicht mit den eigenen Formen von Intoleranz 

begegnen. 

 

 
 


